
 

 

 

DOI: 10.56794/KHXHVN.12(216).121-130 

121 

Văn khấn trong tang lễ: nhìn từ lí thuyết diễn ngôn 
Ngô Bảo Tín*, Nguyễn Thị Hồng Hạnh**  

Nhận ngày 2 tháng 12 năm 2024. Chấp nhận đăng ngày 6 tháng 6 năm 2025.  

Tóm tắt: Văn khấn trong tang lễ thuộc loại diễn ngôn mang tính nghi thức. Loại diễn ngôn này 

được cấu thành bởi tư tưởng văn hóa dân tộc. Trong bài viết này, chúng tôi tìm hiểu đặc điểm diễn 

ngôn văn khấn trong tang lễ trên các phương diện: ngữ vực và tư tưởng. Để thực hiện được các vấn 

đề vừa nêu, chúng tôi sử dụng phương pháp nghiên cứu chính là phương pháp miêu tả. Kết quả 

nghiên cứu thể hiện ý nghĩa về lí luận và thực tiễn. Về lí luận, bài viết góp phần vào việc tạo nên tiền 

đề nghiên cứu diễn ngôn văn khấn. Về thực tiễn, bài viết có thể trở thành tài liệu tham khảo cho việc 

nghiên cứu và giảng dạy ngôn ngữ, văn học và văn hóa.  

Từ khóa: Diễn ngôn, văn khấn trong tang lễ, tư tưởng, ngữ vực.  

Phân loại ngành: Ngôn ngữ học 

Abstract: Funeral discourse is a type of ritualistic discourse. This type of discourse is composed 

of national cultural ideology. In this article, we present the concept of discourse, the concept of 

funeral prayer, the linguistic and ideological characteristics of funeral prayer discourse. To carry out 

the above issues, we use research methods such as description, comparison, and data analysis. The 

research results demonstrate theoretical and practical significance. Theoretically, the article 

contributes to creating a premise for studying prayer discourse. Practically, the article can become a 

reference for research and teaching of language, literature and culture. 

Keywords: Discourses, funeral discourse, ideology, register. 

Subject classification: Linguistics 

1. Mở đầu 

Diễn ngôn là khái niệm được sử dụng rộng rãi trong Xã hội học (Sociolinguistics), Lí 
luận văn học (Literary theory) và Ngôn ngữ học (Linguistics). Theo Schiffrin (1994), nghiên 

cứu diễn ngôn có thể được tiến hành với nhiều cách tiếp cận. Bằng phương pháp nghiên cứu 
miêu tả, trong bài viết này, chúng tôi tiếp cận diễn ngôn văn khấn trong tang lễ từ phương 
diện Xã hội học và Ngôn ngữ học.  

Ở Việt Nam, việc nghiên cứu diễn ngôn được tiến hành từ đầu những năm 80 của thế kỉ 

XX với những công trình của Đỗ Hữu Châu (1985), Trần Ngọc Thêm (1985)… Hiện nay, 

việc nghiên cứu và giảng dạy về diễn ngôn được mở rộng. Văn khấn trong tang lễ thuộc diễn 

ngôn tín ngưỡng văn hóa, một dạng thức diễn ngôn mang đậm tính chất dân tộc. Trước đây, 

loại diễn ngôn này được sưu tầm và phân tích chủ yếu về đặc điểm văn hóa tín ngưỡng. Do 

vậy, có thể nói việc nghiên cứu loại văn bản này từ góc độ lí thuyết diễn ngôn là vấn đề còn bị 

bỏ ngỏ. Với đối tượng nghiên cứu là diễn ngôn văn khấn trong tang lễ, trong bài viết này, 

chúng tôi thực hiện các vấn đề sau: (1)Trình bày lí thuyết cơ bản về diễn ngôn, văn khấn trong 

tang lễ; (2) Phân tích đặc điểm ngữ vực và tư tưởng của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ.   

2. Khái niệm diễn ngôn 

Về lịch sử hình thành, thời gian xuất hiện của khái niệm diễn ngôn (discours) được       

 
* Trường Đại học Sư phạm Thành phố Hồ Chí Minh.  

Email: ngobaotin.hg.2021@gmail.com  
** Trường Đại học Cần Thơ. 

Email: nthhanh@ctu.edu.vn 



Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 12 - 2025 

122 

Trần Đình Sử (2017) xác định vào những năm 50 của thế kỉ XX. Theo Nguyễn Hòa (2003), 
Z. Harris (1952) là người đầu tiên sử dụng khái niệm phân tích diễn ngôn trong Discourse 
analysio (Phân tích diễn ngôn). Khái niệm diễn ngôn (discours) được L. Lacan (1966) và E. 
Benveniste (1966) sử dụng trong nghiên cứu của mình (Nguyễn Thái Hòa, 2006: 76).  Hiện 
nay, nhiều nhà nghiên cứu tranh cãi về sự ra đời của diễn ngôn cũng như nhận thức về nó. 
Trong Triết học, các nhà nghiên cứu cho rằng tư tưởng về diễn ngôn được ghi nhận sớm nhất 
thuộc về Platon hay lí thuyết hành động nói (speech acts). Trong Xã hội học, Teun A. van Dijk 
(1943), Michel Foucault (1971)... là những nhà nghiên cứu gắn liền với lí thuyết diễn ngôn. 
Theo họ, với bất kì hoạt động xã hội nào, diễn ngôn luôn được kiểm soát và chọn lọc, để hướng 
đến một chỉnh thể văn bản mang tư tưởng. Trong Lí luận văn học, tư tưởng diễn ngôn của 
Mikhail Mikhailovich Bakhtin (1986) được sử dụng rộng rãi. Ông phân tích diễn ngôn dựa 
trên đường hướng của phong cách học. Theo đó, việc nghiên cứu phong cách không thể bỏ 
qua vấn đề thể loại lời nói. Dưới góc độ của Ngôn ngữ học, diễn ngôn được ra đời dựa trên cơ 
sở của Ngôn ngữ học miêu tả mà cụ thể là tư tưởng về ngôn ngữ và lời nói của Ferdinand de 
Saussure (1916). Về sau, các quan điểm của các học giả vào giai đoạn hậu ngữ pháp văn bản 
được xem là nền tảng khi họ khai thác các vấn đề liên kết, mạch lạc, ngữ cảnh… Vì thế, diễn 
ngôn là đối tượng nghiên cứu của nhiều chuyên ngành khác nhau. Với các đường hướng tiếp 
cận khác nhau, khái niệm diễn ngôn cũng được diễn giải khác nhau. Trong bài viết này, chúng 
tôi tiếp cận diễn ngôn với tư cách là đối tượng của Ngôn ngữ học và Xã hội học. Do vậy, vấn 
đề nhận thức khái niệm diễn ngôn cũng được tiến hành dựa trên tư tưởng của các đường hướng 
này. Diễn ngôn là dạng thức ngôn ngữ nói hoặc viết, có cấp độ lớn hơn câu, thường đảm bảo 
tính liên kết - mạch lạc, thể hiện một tư tưởng, quan niệm về đối tượng biểu đạt.  

3. Giới thiệu ngữ liệu nghiên cứu 

3.1. Khái niệm văn khấn trong tang lễ 

Khấn là “nhẩm đọc, nói lẩm bẩm một cách cung kính để cầu nguyện” (Nguyễn Như Ý, 
2008: 795). Khái niệm văn khấn có thể được hiểu là ngôn ngữ được sử dụng trong hành động 
nhẩm đọc, nói lẩm bẩm một cách cung kính để cầu nguyện. Ở phương diện tiếp nhận hẹp, văn 
khấn là văn bản ghi lại những lời khấn. Dựa vào tiêu chí phạm vi sử dụng, văn khấn trong tang 
lễ biểu đạt loại ngôn ngữ mang tính quy thức, được sử dụng trong các lần tổ chức tang lễ.  

3.2. Thống kê văn khấn trong tang lễ 

Dựa trên ngữ liệu Văn khấn cổ truyền Việt Nam: Văn khấn Nôm, chúng tôi thống kê được 
14 bài diễn ngôn văn khấn, gồm: văn khấn Lễ Thiết Linh, văn khấn Lễ Thành Phục, văn khấn 
Lễ Chúc Thực, văn khấn Lễ Cáo Long Thần Thổ Địa, văn khấn Lễ Thành Phần, văn khấn 
Lễ Hồi Linh, văn khấn Lễ Chầu Tổ, văn khấn Lễ Tế Ngu, Lễ Chung Thất và Tốt Khốc, Lễ 
Triệu Tịch Điện Văn, Lễ Tiểu Đường và Đại Đường, văn khấn Lễ Đàm Tế, văn khấn Lễ Cải 
Cát, văn khấn Long Mạch, Sơn Thần và Tổ Thần.  

Theo Cao Ngọc Lân và Cao Vũ Minh (2013), ngoài 14 bài diễn ngôn văn khấn trên còn 
có văn khấn Lễ Rước Linh Vị Vào Chính Diện Và Yết Cáo Tiên Tổ và văn khấn Long Mạch, 
Sơn Thần và Tổ Thần được chia thành trước khi đào huyệt đổi mả và trước khi đã cải cát 
xong ở nơi mới. Bên cạnh đó, theo tiêu chí thời gian - tức dưới 100 ngày và sau 100 ngày 
đến hết tang, ông xếp bài Lễ Tiểu Đường và Đại Đường, văn khấn Lễ Đàm Tế, văn khấn Lễ 
Cải Cát, văn khấn Long Mạch, Sơn Thần và Tổ Thần, và Văn khấn Lễ Rước Linh Vị Vào 
Chính Diện Và Yết Cáo Tiên Tổ vào nhóm sau 100 ngày đến hết tang còn những bài khác 
được xếp vào nhóm dưới 100 ngày.  

4. Đặc điểm ngữ vực của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ 

Năm 1956, trong công trình Linguistics, Structuralism and Philology (Ngôn ngữ học,    



Ngô Bảo Tín,  Nguyễn Thị Hồng Hạnh            

123 

chủ nghĩa cấu trúc và ngữ văn), lần đầu tiên khái niệm ngữ vực (register) được đề cập bởi 
Thomas B. Reid. Tuy nhiên, về sau khái niệm này được tiếp nhận với các biến thể khác nhau. 
Trong The Users and Uses of Language (Người sử dụng và sử dụng ngôn ngữ) (1964), 
Halliday cho rằng ngữ vực là biến thể ngôn ngữ được nhận diện qua sự tương quan với bối 
cảnh xã hội. Trong The Five Clocks (Năm tiếng đồng hồ) (1967), Joos cho rằng ngữ vực là 
phong cách với việc coi ngữ cảnh là chính tố. Trong bài viết này, chúng tôi nhận thức ngữ 
vực là những biến thể ngôn ngữ theo cách dùng và ngữ cảnh cụ thể. 

4.1. Trường - mục đích và chủ đề khấn 

Trường (Field) biểu đạt hoạt động xã hội được thực hiện, gồm mục đích và hiện thực đề 
tài (Đỗ Hữu Châu, 2003: 124). M.A.K. Halliday và R. Hasan (1989), B. Hatim và I. Mason 
(1990) không đồng nhất trường với chủ đề. Vì một trường diễn ngôn có thể có nhiều chủ đề 
khác nhau. Chúng tôi nhận thức trường là dạng thức chức năng xã hội của ngôn ngữ. Crystal 
và Davy (1969) đề xuất thuật ngữ province (Nguyễn Hòa dịch là lãnh vực) để biểu đạt nội 
hàm này (Nguyễn Hòa, 2003: 43). 

Mục đích khấn là một trong những thành tố quan trọng chi phối đến tổng thể của diễn 
ngôn văn khấn trong tang lễ. Trong cuộc giao tiếp, mục đích của diễn ngôn văn khấn trong 
tang lễ thể hiện ý muốn của chủ thể thực hiện hành vi khấn về người đã mất và thế lực siêu 
nhiên. Chủ thể thực hiện hành vi khấn mong muốn người đã mất được bình an khi về với thế 
giới bên kia. Bên cạnh đó, chủ thể còn thể hiện sự mong cầu phù hộ từ người đã mất và thế 
lực siêu nhiên. Tương quan với các mục đích này, văn khấn thể hiện các chức năng như thể 
hiện lòng sùng bái thần linh, biết ơn tổ tiên, kính trọng người vừa khuất và bảo tồn phong 
tục tập quán. Do vậy, mục đích của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ gắn liền với lợi ích của 
người đã mất và chủ thể thực hiện hành vi khấn.  “Cầu anh linh phù hộ cháu con/ Cầu Thần 
Phật độ trì, cho vong hồn siêu thoát” (Trích: Văn khấn Lễ Chúc Thực). “Vậy dâng lễ bạc tâm 
thành, nhờ ơn Đại đức, thấu nỗi u tình, khiến cho vong linh được yên nơi chính suối. Phù hộ 
dương trần con cháu nội, ngoại bình yên” (Trích: Văn khấn Lễ Cáo Long Thần Thổ Địa). 

Diễn ngôn văn khấn trong tang lễ có nhiều chủ đề khác nhau và tương ứng với các nghi 
thức thuộc tang lễ. Các nghi thức được tổ chức vào các thời điểm khác nhau như sau khi lập 
bàn thờ tang, đặt linh vị; sau khi gia đình thân nhân mặc đồ tang, đứng quanh linh cữu; trước 
khi đào huyệt;… Theo phong tục Việt Nam, các nghi thức được cử hành theo thời gian cố 
định. Mốc thời gian được các thầy cúng, sư xem xét và chọn. Chức năng xã hội cơ bản của 
trường khấn theo các chủ đề của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ chủ yếu là bày tỏ: bày tỏ 
về sự tình ra đi của thân nhân, bày tỏ về trạng thái cảm xúc đau buồn, mong muốn sự bảo 
trợ của các chư thần và ông bà…  

4.4. Hoàn cảnh khấn 

Trong cuộc giao tiếp, hoàn cảnh (context) là thành tố quan trọng được các nhà phân tích 
diễn ngôn quan tâm. Diễn ngôn văn khấn trong tang lễ được thực hiện khi có sự kiện người 
mất xảy ra và thời gian sau sự kiện ấy. Do vậy, tuyến tính sự kiện được tổ chức theo tuyến tính 
thời gian dưới hệ thức ý niệm về thế giới tâm linh. Tương đồng với tư duy của người Ai Cập cổ 
đại, người Việt cho rằng người chết vẫn còn sống và có một thế giới vô định tồn tại song song 
với thế giới hiện thực. Người mất kết thúc cuộc đời ở thế giới hiện thực để bắt đầu cuộc đời ở 
thế giới vô định ấy. Thế giới này được cấu thành do cơ chế nghiệm thân  và nghiệm văn hóa.  

Hoàn cảnh khấn tuân thủ thiết chế văn hóa như địa điểm, thời gian, trang phục, đối tượng 
thực hiện, lễ vật… Điều này góp phần tạo nên tính chất trang trọng của diễn ngôn văn khấn 
trong tang lễ. Trong bài viết này, dựa trên ngữ liệu khảo sát, chúng tôi phân tích các vấn đề 
như địa điểm, lễ vật và thời gian. 



Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 12 - 2025 

124 

Người Việt trọng vấn đề lễ nghi. Tư tưởng lễ nghi là tư tưởng truyền thống của người 
Việt. Địa điểm được mặc định như Văn khấn Lễ Chúc Thực (lễ dâng cơm khi linh cữu còn 
ở trong nhà), Văn khấn Lễ Thành Phần (lễ khi đắp mộ xong), Văn khấn Lễ Cải Cát (lễ sang 
tiểu, sửa mộ, dời mộ),… Nhìn chung, địa điểm được chọn để thực hiện hành vi khấn trong 
tang lễ thường là trong nhà và ngoài mộ. Hai địa điểm này được xem là nơi ở của người đã 
mất khi còn sống và sau khi mất. Từ đó, ý niệm “mộ là nhà” được thể hiện, người mất sẽ 
tạm biệt những người còn sống để đoàn tụ với những người đã mất. Ý niệm này thể hiện sự 
chuyển di từ không gian hiện thực sang không gian hiện thực “từ nhà sang mộ” và từ không 
gian hiện thực sang không gian hư ảo “từ thế giới của người sống sang thế giới của người 
mất”. Ý niệm “chết là đoàn tụ” cũng được thể hiện theo quan niệm “đoàn tụ với ông bà tổ 
tiên”: “Nay nhân ngày lễ Thành Phục theo nghi lễ cổ truyền, kính dâng lễ mọn biểu lộ lòng 
thành” (Trích: Văn khấn Lễ Thành Phục). “Kính theo lễ nghi phong tục, xin kính dâng lễ vật 
gồm… gọi là lễ bạc lòng thành” (Trích: Văn khấn Lễ Chẩu Tổ). 

Tùy thuộc vào kinh tế của từng chủ thể mà phần lễ vật có thể được chuẩn bị khác nhau 
nhưng nhìn chung, chúng không thể thiếu.  

Về thời gian. Quy thức thời gian được tuân thủ. Trong đó, quy thức về trình tự cúng và 
ngày cúng được xem là điển dạng. Về trình tự cúng, mỗi diễn ngôn văn khấn được xem là một 
phần của tiến trình tang lễ như Văn khấn Lễ Cáo Long Thần Thổ Địa (lễ cúng Long thần Thổ 
trước khi đào huyệt), Văn khấn Lễ Thành Phần (lễ khi đắp xong mộ), Văn khấn Lễ Hồi Linh (lễ 
rước ảnh hoặc linh vị từ mộ về nhà). Chúng là các thành phần lễ trong toàn phần lễ của tang lễ.  

Về ngày cúng. Các ngày được chọn như sau khi mất 3 ngày, 49 ngày, 100 ngày. Ý niệm 
về con số được thể hiện: trong văn hóa phương Đông, số 3 mang ý niệm may mắn. Tuy 
nhiên, số 3 còn mang ý niệm không may mắn. Người Việt có các ngữ đoạn thể hiện ý niệm 
này như “tam tài”, “tam tai”, “ba chìm bảy nổi”, “tam tòng tứ đức”, “quá tam ba bận”, “không 
ai giàu ba họ/ không ai khó ba đời”…; Tương tự như số 3, số 49 thể hiện ý niệm kép về sự 
may mắn và không may mắn. Về may mắn, theo quan niệm dân gian, số 49 thể hiện sự kết 
thúc của một chu kì và bắt đầu một chu kì mới. Ý niệm này tương quan với ý niệm “chết là 
bắt đầu cuộc sống mới”. Theo triết lí âm dương, số 4 thuộc tính âm và số 9 thuộc tính dương 
nên tổ hợp số 49 thể hiện sự hài hòa âm dương. Về không may mắn, cũng theo quan niệm 
dân gian, số 49 gắn liền với những ý niệm tiêu cực. Trong ngũ hành, số 4 thuộc hành hỏa và 
số 9 thuộc hành mộc. Do đó, tổ hợp số 49 tạo nên sự xung khắc về ngũ hành. Hay cách lí 
giải khác, theo nghĩa Hán Việt, 4 có âm đọc là tứ, gần với tử nên gợi liên tưởng đến cái chết 
và 9 có âm đọc là cửu, gợi liên tưởng đến quyền lực, chí tôn. Do đó, tổ hợp số 49 thể hiện 
sự đen đủi, chết chóc. Theo quan niệm Trung Hoa, người đã mất phải trải qua 7 lần phán xét 
về những tội lỗi đã gây ra và mỗi lần phán xét kéo dài 7 ngày nên số 49 mang ý niệm về sự 
giải thoát của linh hồn. Linh hồn không còn tội lỗi được đi đến thế giới khác - “Lễ Chung 
Thất”. Tiếp nối số 49, số 100 mang ý niệm về ngày thôi khóc, tiễn đưa linh hồn người mất 
về với thế giới mới “Lễ Tốt Khốc”. Về số 100, trong văn hóa Việt, con số này có ý niệm tích 
cực. Nội dung khấn của “Lễ Chung Thất” và “Lễ Tốt Khốc” như nhau, chỉ khác ở tên lễ.  

4.3. Đối tượng tham gia  

Quan hệ (Tenor) còn được gọi là sắc thái, không khí, biểu đạt các yếu tố của những đối 
tượng giao tiếp trong ngữ cảnh. Theo Xã hội học, quyền lực ngôn ngữ (language rights) chi 
phối đến việc sử dụng ngôn ngữ. Trong đó, các tham tố cá nhân như giới tính, tuổi tác, tính 
cách, thể lực, năng lực, học vấn… và các tham tố xã hội như vùng miền, quê quán, tôn giáo, 
nghề nghiệp, quan điểm chính trị… sẽ tạo nên các biến thể ngôn ngữ. Mối quan hệ giữa 
các đối ngôn trong giao tiếp giữ vị thế dựa trên các tham tố trên. Giao tiếp trong diễn ngôn 
văn khấn trong tang lễ là diễn ngôn đơn chiều, với các đối tượng tham gia như: đối tượng 



Ngô Bảo Tín,  Nguyễn Thị Hồng Hạnh            

125 

thực hiện hành vi khấn, đối tượng tiếp nhận hành vi khấn và đối tượng được nhắc đến trong 
hành vi khấn. Vấn đề này có thể được thể hiện tương quan với ngôi. Từ ngữ xưng hô thể 
hiện phạm trù ngôi. Trong các ngôn ngữ biến hình, đại từ nhân xưng tương ứng với biến 
đuôi của động từ. Đối với tiếng Việt - ngôn ngữ không biến hình, hiện tượng này không xảy 
ra. Từ kết quả khảo sát, chúng tôi đi đến kết luận: 

Sự phân cấp được hình thành trong diễn ngôn văn khấn trong tang lễ. Sự phân cấp này 
được hình thành dựa trên tư tưởng sùng thần và diễn ngôn này mang tính đơn chiều, tức chỉ 
thực hiện một chiều - từ đối tượng thực hiện hành vi khấn đến đối tượng tiếp nhận hành vi 
khấn mà không có chiều phản hồi. Đây là hình thức giao tiếp đặc trưng giữa con người với 
thế giới tâm linh.  

Đối tượng thực hiện hành vi khấn tương ứng với ngôi thứ nhất: đối tượng đại diện gia đình, 
gia tộc có tang lễ hoặc thầy cúng, sư cúng và thường xưng “Con trai trưởng/ Cháu đích tôn/ 
Tang chủ/ Con + “là” + tên” hoặc “người”. Việc lựa chọn đối tượng này thường được thực 
hiện trên các tiêu chí như giới tính, thứ bậc trong gia tộc và độ tuổi. Do vậy, tư tưởng “trọng 
nam, trọng trưởng, trọng lão” được thể hiện. Đối với thần linh, đối tượng này thuộc vai bậc 
dưới. Tư tưởng “trọng nam” phản ánh vấn đề bất bình đẳng giới tính trong đời sống tâm linh 
của người Việt. Trong trường hợp thầy cúng, sự nhập vai được thể hiện. Thầy cúng nhập vai, 
là người đại diện gia chủ để thực hiện hành vi khấn. So với diễn ngôn văn khấn Nôm theo các 
lễ tiết trong năm và diễn ngôn văn khấn khi cúng giỗ, diễn ngôn văn khấn trong lễ tang ít xuất 
hiện trường hợp xưng là “tín chủ”. Nguyên nhân diễn ra hiện tượng này có thể do mục đích 
chi phối. Hai loại diễn ngôn kia có cùng mục đích là mong cầu bình an, vì thế, đối tượng thực 
hiện hành vi khấn là tín đồ của thần linh. Họ mong được ban phước. Ngược lại, diễn ngôn văn 
khấn trong tang lễ là sự phức hợp mục đích, gồm báo tang, than vãn và mong cầu. Những 
thành viên khác đồng khấn và được nhắc đến như: “Con trai trưởng (hoặc cháu đích tôn) là… 
vâng theo lệnh của mẫu thân và các chú bác, cùng với anh rể, chị gái và các em trai gái dâu rể, 
con cháu nội ngoại kính lạy” (Trích: Văn khấn Lễ Thành Phần). Họ thường có mối quan hệ 
huyết thống với nhau và thuộc vai bậc dưới so với đối tượng tiếp nhận hành vi khấn.  

Đối tượng tiếp nhận hành vi khấn tương ứng với ngôi thứ hai: đối tượng này là thần linh, 
các bậc ông bà quá cố, thường được gọi “Tên” hoặc “Ngài/ Chư gia tiên/ Đức/ Các vị/ Liệt 
vị + “tên” và người vừa mất được nhắc đến như: “Nay có táng cố phụ (hay cố mẫu) họ là… 
húy hiệu… tiền ước là… thọ chung ngày… ở khu đất này, kính dâng lễ vật… lễ nghi các 
thứ” (Trích: Văn khấn Lễ cáo Long thần Thổ địa). Giao tiếp này diễn ra với đức tin người 
chết còn hiện hữu, bên cạnh người thân. Trong đó, đối tượng thần linh và ông bà quá cố 
thuộc vai bậc trên, là đối tượng trung tâm của văn khấn. Việc lựa chọn được thực hiện dựa 
trên đức tin trong văn hóa cộng đồng. Đối với các bậc ông bà quá cố, thứ tự trình bày được 
lựa chọn dựa trên thứ bậc xã hội. Trong cách gọi, các từ ngữ “ngài”, “vị”, “đức”… mang sắc 
thái dương tính. Bên cạnh đó, các từ ngữ thể hiện sự kính trọng như “kính lạy”, “kính dâng”, 
“kính cẩn”, “kính cáo”, “cẩn cáo”… cũng góp phần vào việc biểu đạt sắc thái dương tính và 
thể hiện sự phân bậc trong vai giao tiếp. Trong đời sống, đối tượng người vừa mất có thể 
thuộc các trường hợp vai khác nhau (ngang vai, dưới vai hoặc trên vai so với những đối 
tượng thực hiện hành vi khấn) nhưng khi mất, ý niệm “chết là thiên” chi phối đến cách ứng 
xử. Hình thức “xưng khiêm hô tôn” được thực hiện, thể hiện sự kính trọng của những người 
còn sống dành cho người đã mất. Vì vậy, giao tiếp giữa con người với thần linh, ông bà quá 
cố và người mất là giao tiếp nghi thức, bất bình đẳng.  

4.4. Đặc điểm ngôn ngữ 

Diễn ngôn văn khấn trong tang lễ có cấu trúc gồm tiêu đề và phần văn. Dựa vào đặc trưng, 
phần văn có thể được chia thành phần văn trang trọng (nghiêm ngặt về quy thức như: niệm, 



Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 12 - 2025 

126 

kính lạy, trình ngày và địa điểm, trình danh, dẫn, kính lễ) và phần văn than vãn (không 
nghiêm ngặt về quy thức). Về tiêu đề, 3 cấu trúc được thể hiện:  

Bảng 1. Cấu trúc tiêu đề của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ 

Cấu trúc “văn khấn” “lễ” Tên lễ 

Cấu trúc đầy đủ X X X 

Cấu trúc khuyết “văn khấn”  X X 

Cấu trúc khuyết “lễ” X  X 

Nguồn: Tác giả thực hiện 

Diễn ngôn văn khấn trong tang lễ, các tiêu đề văn bản đều là danh ngữ. Tiêu đề trực tiếp 
phản ánh chủ đề của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ. Chủ đề là tang lễ, gồm chủ đề thành 
phần như Lễ Thiết Linh, Lễ Thành Phục, Lễ Chúc Thực, Lễ Chầu Tổ, Lễ Hồi Linh… Cấu 
trúc đầy đủ các thành phần: “Văn khấn” + “lễ” + tên lễ như Văn khấn lễ Thiết Linh, Văn 
khấn lễ Thành Phục, Văn khấn lễ Thành Phần… xuất hiện trong 10/14 tiêu đề, tương ứng 
với 71,43%. Cấu trúc này được xem là cấu trúc tiêu đề chuẩn của diễn ngôn văn khấn trong 
tang lễ. Cấu trúc khuyết “văn khấn” như Lễ Chung Thất và Tốt Khốc, Lễ Triệu Tịch Điện 
Văn, Lễ Tiểu Đường, Đại Đường, xuất hiện trong 3/14 tiêu đề, tương ứng với 21,43%. Cấu 
trúc khuyết “lễ” như Văn khấn Long mạch, Sơn thần và Thổ thần, xuất hiện trong 1/14 tiêu 
đề, tương ứng với 7,14%. Trong các thành tố cấu thành tiêu đề, “tên lễ” là thành tố quan 
trọng nhất, xuất hiện 14/14 tiêu đề, tương ứng với 100%. Kết quả này góp phần củng cố vai 
trò của thành tố tên lễ trong tiêu đề diễn ngôn văn khấn trong tang lễ. Hay nói cách khác, tên 
lễ là thành phần khu biệt các buổi lễ, nói lên chủ đề của buổi lễ.   

Phần văn trang trọng là phần văn khuôn mẫu. Phần này có tính chất như các văn bản hành 
chính. Sự lặp lại các yếu tố ngôn ngữ cố định và các khoảng trống được thể hiện để đối tượng 
thực hiện hành vi khấn bổ sung vào như niệm “Nam Mô A Di Đà Phật” 3 lần, “kính lạy + 
đối tượng tiếp nhận hành vi khấn”, “hôm nay là ngày… tháng… năm…”, “con trai trưởng 
(hoặc cháu đích tôn) là… vâng theo…”, “nay nhân + tên lễ”, “kính dâng lễ mọn biểu lộ lòng 
thành”… Câu niệm được thực hiện 3 lần, thể hiện triết lí của Phật giáo về con số. Số 3 tượng 
trưng cho vô tác, vô tướng và vô không. Trước khi đến cõi Niết bàn, con người phải bước 
qua. Do vậy, phép điệp là hình thức nghệ thuật trọng tâm của phần văn trang trọng. Tương 
tự như phần niệm, phần kính lạy thường được thể hiện 3 lần, trừ Văn khấn Lễ Cáo Long 
Thần Thổ Địa (1 lần), Lễ Chung Thất Và Khốc Tốt và Văn khấn Lễ Cải Cát (0 lần), Văn 
khấn Long Mạch, Sơn Thần Và Thổ Thần (2 lần).  

Phần trình ngày và địa điểm thường gắn liền với nhau như “Hôm nay là ngày … tháng… 
năm… âm lịch, tức năm thứ… Cộng hòa xã hội chủ nghĩa Việt Nam, tại thôn… xã… 
huyện… tỉnh…” (Trích: Lễ Chung Thất Và Khốc Tốt). Tuy nhiên, không phải diễn ngôn văn 
khấn trong tang lễ nào cũng có đầy đủ phần trình ngày và địa điểm. Một số diễn ngôn văn 
khấn trong tang lễ khuyết phần trình địa điểm như: Lễ Triệu Tịch Điện Văn, Lễ Tiểu Đường, 
Đại đường, Văn khấn Lễ Tế Ngu, Văn khấn Lễ Chầu Tổ, Văn khấn Lễ Hồi Linh, Văn khấn 
Lễ Thành Phần, Văn khấn Lễ Chúc Thực, Văn khấn Lễ Thành Phục, Văn khấn Lễ Thiết Linh. 
Điều này phản ánh phần trình địa điểm có thể không được xem trọng trong một số bài diễn 
ngôn văn khấn trong tang lễ. Đặc biệt, đối với một số bài diễn ngôn gắn liền với địa điểm 
như Văn khấn Lễ Cáo Long Thần Thổ Địa, Văn khấn Lễ Cải Cát và Văn khấn Long Mạch, 
Sơn Thần Và Thổ Thần, phần trình địa điểm là phần văn trọng yếu. 

Phần trình danh thường được sử dụng “con trai trưởng (hoặc cháu đích tôn) là… vâng 
theo lời mẫu thân/phụ thân và các chú bác, cùng anh rể, chị gái và các em trai gái, dâu rể, 
con cháu nội ngoại kính lạy”. Đây là dạng trình văn có đầy đủ thông tin. Một số dạng khác 
như “tín chủ con là…”, “con là…”, “tang chủ là…” có thể được xem là biến thể của phần 



Ngô Bảo Tín,  Nguyễn Thị Hồng Hạnh            

127 

trình văn. Đối với diễn ngôn Văn khấn Lễ Cải Cát, phần trình danh của người khấn được 
thay bởi phần trình danh của người chết.  

Về thứ tự của phần trình này, phần địa điểm và phần trình danh  có thể thay đổi linh hoạt. 
Nhìn chung, đối với diễn ngôn văn khấn trong tang lễ có đầy đủ 3 phần: thời gian, địa điểm, 
trình danh, dù sự thay đổi trình tự có xảy ra thì tổ hợp này vẫn được sắp xếp cạnh nhau.  

Về phần dẫn và phần lễ được xem là phần chuyển tiếp đánh dấu sự kết thúc của phần văn 
trang trọng và mở đầu cho phần văn than vãn. Cấu trúc “nay nhân ngày lễ… theo nghi lễ cổ 
truyền” và “kính dâng lễ mọn biểu (lộ) lòng thành” là cấu trúc được sử dụng phổ biến. Ngoài 
ra, các cấu trúc khác cũng được sử dụng như: “kính dâng lễ vật… lễ nghi các thứ” (Trích: Văn 
khấn Lễ Cáo Long Thần Thổ Địa), “kính theo lễ nghi phong thục, xin kính dâng lễ vật gồm:… 
gọi là lễ bạc lòng thành” (Trích: Văn khấn Lễ Chầu Tổ), “nhân hôm nay ngày Cải Cát (dời mộ, 
sửa mộ) của mộ phần tại… chúng con cùng toàn thể gia quyến tuân theo nghi lễ, sửa biện 
hương hoa lễ vật và các thứ dâng cúng” (Trích: Văn khấn Long Mạch, Sơn Thần Và Thổ Thần).  

Phần văn than vãn không nghiêm ngặt về khuôn mẫu. Phần này thường được kết nối với 
phần văn trang trọng qua các câu dẫn như: “xin kính cẩn thưa rằng”, “xin kính cẩn trình thưa 
rằng”, “trình thưa rằng”, “kính cẩn thưa trình”… Mở đầu thường sử dụng từ ngữ cảm thán 
“than ôi”, “thương ôi”, “than rằng”… Dạng thức ngôn ngữ thường gần với thơ ca với một số 
đặc trưng nghệ thuật,  chẳng hạn về từ ngữ gồm điển cố điển tích như: “gió thổi nhà Thung”, 
“chồi Thung gió bẻ”, “Mây che núi Hỗ, núi Hỗ mây che”, ‘Sân Lai tử”… và ẩn dụ ý niệm 
như: “đất là con người” qua biểu thức ngôn từ “đất có lành có dữ”, “thay đổi là tiêu cực” qua 
biểu thức ngôn từ “cơn bể dâu thay đổi, đổi thay, cơ huyền diệu, ghê thay vòng tạo hóa”, “xa 
cách là tiêu cực” qua biểu thức ngôn từ “cõi âm dương, đôi ngả đã xa vời”, “lòng là vật chứa 
cảm xúc” qua biểu thức ngôn từ “áy náy trong lòng”… các từ ngữ chỉ cảm xúc như: “nhớ”, 
“sầu”, “thương”, “buồn”…; về ngữ pháp, gồm các cấu trúc sóng đôi cú pháp như: “gió thổi nhà 
Thung” với “mây che núi Hỗ”, “hoa lìa cây, rụng cánh tơi bời” với “yến lìa tổ kêu xuân vò võ”;... 
và điệp cấu trúc: “tưởng phất phơ thoáng hiện ngoài mành” với “tưởng thấp thoáng bóng hình 
trên khói”… ; câu hỏi tu từ như: “ai xui nên nỗi này”, “ai hay số mệnh”, “bài văn ai kể mấy khúc 
nôm na, tâm động, thần tri, miền minh phủ, may chi thấu chút”,… So với phần văn trang trọng, 
phần văn than vãn sử dụng nhiều hình thức nghệ thuật hơn. Kết thúc thường sử dụng từ ngữ thể 
hiện tính trang nghiêm, kính trọng như “cẩn cáo”, ‘thượng hưởng”, “xin hưởng”…  

Về chức năng, ở phương diện từ ngữ, diễn ngôn văn khấn trong tang lễ sử dụng nhiều từ ngữ 
Hán Việt (một số từ ngữ Hán Việt cổ như: “cao tằng”, “tỷ khảo”…), từ ngữ Phật giáo: “Nam 
Mô A Di Đà Phật”. Các từ ngữ chỉ cảm xúc như “tủi hổ”, “ái mộ”, “hỡi ơi”, “thương ôi”… có 
vai trò quan trọng trong việc thể hiện trạng thái cảm xúc của đối tượng thực hiện hành vi khấn 
như đau buồn, thương xót, tiếc nuối… Trong đó, từ ngữ thể hiện sự tôn kính được sử dụng, góp 
phần thể hiện từ tư tưởng, mối quan hệ vai đến biểu đạt cảm xúc và hành động của người thực 
hiện hành vi khấn. Điển cố điển tích như: “mây che núi Hổ/Dĩ”, “gió thổi nhà Thung/ Huyên”… 
có chức năng gia tăng cảm xúc, cụ thể hóa vấn đề - hình tượng, góp phần củng cố tính bác học. 
Ở phương diễn ngữ nghĩa, ẩn dụ ý niệm góp phần phản ánh tư duy tri nhận của đối tượng thực 
hiện hành vi khấn, sự liên kết - mạch lạc giữa nội dung và hình thức của diễn ngôn, phản ánh 
văn hóa. Ở phương diện cú pháp, sóng đôi cú pháp và điệp cấu trúc củng cố sự kiên cố, hài hòa 
của câu văn. Câu hỏi tu từ có chức năng gia tăng tính biểu cảm. Các câu dẫn có chức năng liên 
kết - mạch lạc, góp phần thể hiện cảm xúc, tính nghi thức của diễn ngôn. 

Ở mỗi nghi thức, các đặc tính ngôn hành được quyết định bởi đối tượng thực hiện hành 
vi khấn. Tính chất nghiêm chỉnh, trang trọng được  thể hiện trong niệm, kính lạy, chính danh, 
trình sự tình với các từ ngữ mang tính chất ngôn hành như: “kính lạy”, “cẩn trình”…. Tính 
chất than vãn được thể hiện trong cẩn trình cảm xúc trước sự tình cùng với những từ ngữ 
mang tính chất cảm thán, than vãn như: “ôi”, thương ôi”, “than ôi”…  



Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 12 - 2025 

128 

5. Đặc điểm tư tưởng của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ 

5.1. Tư tưởng đa thần 

Tín ngưỡng, tôn giáo là thế giới tinh thần, chi phối mọi mặt của xã hội. Từ đó, tư tưởng 
nương tựa, cứu rỗi được hình thành. Vì thế, con người có đức tin và trở thành tín đồ của thế 
giới tâm linh. Theo chủ nghĩa Mác - Lênin, văn hóa có nguồn gốc từ lao động. Đời sống lao 
động là cơ chế kích hoạt nên các giá trị vật chất lẫn tinh thần của con người. Về gốc Latinh, 
culture có gốc là colere, mang nghĩa gieo trồng và thờ cúng (Alexander Spirkin, 1983). Đối 
với nền văn hóa nông nghiệp, hiệu quả lao động thường phụ thuộc vào các yếu tố khách 
quan như đất, nước, khí hậu… Hiện thực này góp phần hình thành tâm lí trọng yếu tố tự 
nhiên. Bên cạnh đó, vấn đề huyết thống và kinh nghiệm lao động cũng góp phần hình thành 
tâm lí trọng con người. Việt Nam là quốc gia nông nghiệp. Do vậy, tư tưởng của người Việt 
tồn tại tâm lí trọng tự nhiên, trọng con người. Khi tâm lí dạng này phát triển đến một mức 
độ nhất định thì Thuyết đa thần (Polytheism) xuất hiện. Sự xuất hiện của nhiều (poly) vị thần 
(theism) gắn liền với tư tưởng sùng thần và vạn vật hữu linh (animism). Trong diễn ngôn 
văn khấn trong tang lễ, tư tưởng đa thần được thể hiện qua các đối tượng tiếp nhận.  

Dựa trên mô hình giao tiếp của Umberto Eco (1994), chúng tôi khái quát hóa các thành 
tố trong quá trình giao tiếp của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ như sau: (i) Đối tượng khấn 
là chủ thể thực hiện hành vi khấn và thường là cá nhân mang tính chất đại diện. Đối với tang 
lễ, theo phong tục của Việt Nam, đối tượng khấn thường là nam; (ii) Thông tin khấn là lời 
trình bày có nội dung và hình thức gắn liền với chủ đề khấn trong tang lễ; (iii). Vật chứa 
thông tin khấn là ngôn ngữ và phi ngôn ngữ; (iv) Kênh nói và viết; (v) Đối tượng tiếp nhận 
là đấng siêu nhiên và đối tượng đã mất; (vi) Ngữ cảnh nghi thức.   

Bảng 2. Thống kê đối tượng tiếp nhận (ĐTTN) của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ theo hình 

thức xuất hiện 

STT ĐTTN 
Hình thức 

xuất hiện 
Số lần xuất hiện Tỉ lệ (%) 

1 A Di Đà  

 

 

 

 

Độc lập 

14 18,42 

2 Thành hoàng 10 13,16 

3 Táo quân 14 18,42 

4 Thổ thần 8 10,53 

5 Sơn thần 3 3,95 

6 Long mạch 3 3,95 

7 Thánh sư  1 1,32 

8 Tiên sư  1 1,32 

9 Vương mẫu 1 1,32 

10 Nam Tào 1 1,32 

11 Ngũ tự gia thần gia  

Nhóm 

3 3,95 

12 Cao tằng Tổ khảo tỷ 14 18,42 

13 Thánh sư tiên sư  3 3,95 

Tổng: 76 100,00 

 Nguồn: Tác giả thực hiện 

Qua khảo sát diễn ngôn văn khấn trong tang lễ, chúng tôi thu được 13 đối tượng tiếp nhận 
hành vi khấn. Dựa vào hình thức xuất hiện, các đối tượng có thể được chia thành hai nhóm: 
xuất hiện độc lập và xuất hiện theo nhóm. Hai nhóm diễn ra sự trùng lặp đối tượng. Đối với 
nhóm xuất hiện độc lập, “A Di Đà” và “Táo quân” xuất hiện nhiều nhất với 14 lần, tương ứng 



Ngô Bảo Tín,  Nguyễn Thị Hồng Hạnh            

129 

với 18,42%. Đối với nhóm xuất hiện theo nhóm, “Cao tăng tổ khảo tỷ” xuất hiện nhiều nhất 
với 14 lần, tương ứng với 18,42%.  

Dựa vào tính chất trung tâm và phi trung tâm, các đối tượng tiếp nhận có thể được chia 
thành đối tượng trung tâm và đối tượng phi trung tâm. Trong đó, đối tượng trung tâm là đối 
tượng xuất hiện cố định trong các diễn ngôn văn khấn như: “A Di Đà, Thành hoàng, Táo 
quân, Cao tằng Tổ khảo tỷ” và đối tượng phi trung tâm là đối tượng xuất hiện không cố định 
trong các diễn ngôn văn khấn như: “tiên sư, thánh sư, long mạch”… 

Tư tưởng sùng thần và vạn vật hữu linh góp phần cấu thành tư duy bất bình đẳng giữa 
con người với thần linh. Trong đó, thần linh có thể là con người, vật thể, hiện tượng… Với 
tư duy văn hóa nông nghiệp, người Việt trọng tĩnh. Họ nhận thức được tầm quan trọng của 
đất, nước nên các nhóm thần được khấn thường thuộc phạm vi này như: “Thành hoàng, Táo 
quân, Long mạch, Thổ thần, Sơn thần”… Theo Trần Ngọc Thêm (1999), tính ngưỡng sùng 
bái tự nhiên là một trong những giai đoạn tất yếu của quá trình phát triển tư duy.  

Đối với đối tượng được thờ cúng là ông bà - “cao tằng Tổ khảo tỷ”, việc này có tác dụng 
nhắc nhở cho người còn sống nhớ về người đã mất. Qua đó, lòng hiếu thảo được thể hiện. 
Người chết thể hiện sự chuyển đổi dương sang âm qua quá trình chuyển trạng thái động 
thành tĩnh. Người Việt quan niệm con người sau khi chết, họ vẫn tồn tại với một hình thức 
khác và có thể phù độ cho những người còn sống. Do vậy, họ được lập bàn thờ và thường 
đứng cạnh Thổ thần. Đối với các nghề nghiệp, thánh sư là người phát triển kĩ thuật của nghề 
và tiên sư là người dạy nghề. Họ cũng được thờ cúng như các thần linh và xuất hiện trong 
các diễn ngôn văn khấn trong tang lễ.  

Đối tượng “A Di Đà” xuất hiện trong diễn ngôn văn khấn tang lễ như hình thức thể hiện ý 
niệm về cái chết của Phật giáo. Ở Việt Nam, Phật giáo phát triển. Đời sống tinh thần và vật chất 
của con người thường gắn liền với giáo lí của đạo Phật. Người Việt thường đi chùa vào các ngày 
lễ như rằm, tết… Trong đời sống cũng như văn học, triết lí nhân quả chi phối đến tư duy và 
hành động của con người. Trong tiếng Sankrit, Amitābha có nghĩa là ánh sáng vô lượng. Việc 
khấn A Di Đà thể hiện ước muốn những điều tốt lành đến với người đã mất và những người 
cònsống. Đây cũng là đối tượng tiếp nhận trung tâm trong nhóm đối tượng xuất hiện cố định.  

5.2. Tư tưởng tôn kính người đã mất 

Tư tưởng tôn kính người đã mất tồn tại trong nhiều nền văn hóa như châu Âu, châu Á, 
châu Phi… Người Việt quan niệm con người gồm vật chất (thân xác) và tinh thần (linh hồn). 
Sau khi mất, phần xác được giữ lại trần gian và linh hồn được đi đến thế giới khác. Nếu 
người đã mất có nhiều công đức thì linh hồn có thể được lên trời và ngược lại, nếu người đã 
mất không có công đức hoặc có tội ác thì linh hồn sẽ đọa địa ngục. Theo triết lí âm dương, 
người Việt luôn tư duy về tương lai. Họ bình tĩnh, yên tâm chờ đợi cái chết. Người mất do 
tuổi già thường được làm hội. Người mất khi còn trẻ thường được làm ma. Do đó, mất do 
tuổi già là điều tích cực.  

Sự tôn kính người đã mất được thể hiện qua các nghi thức, phong tục tang lễ. Như đã 
trình bày, người Việt có ít nhất 14 bài diễn ngôn văn khấn trong tang lễ được thực hiện. 
Trong các buổi lễ đó, hàng loạt quy định được đặt ra và tuân thủ. Việc không tuân thủ quy 
định đồng nghĩa với việc bất kính với người đã mất. Theo quan niệm, bất kính với người đã 
mất là điều tiêu cực. Người bất kính với người đã mất có thể gặp phải những vấn đề không tốt.  

Đối với bậc tổ tiên, khi mất đi, họ được thần hóa. Con cháu thờ cúng hàng năm. Đối với 
“Thánh sư, Tiên sư”, ý thức cội nguồn và lòng biết ơn chi phối hành động. Con người thuộc 
văn hóa nông nghiệp trọng kinh nghiệm. Các thế hệ truyền đời kinh nghiệm quý báu của dân 
tộc. Theo quan niệm “quân - sư - phụ”, người thầy có vị trí quan trọng hơn người cha. Vì 
thế, họ thờ cúng người sáng lập ra nghề, người phát triển nghề và người truyền nghề.  



Tạp chí Khoa học xã hội Việt Nam, số 12 - 2025 

130 

3. Kết luận 

Diễn ngôn văn khấn trong tang lễ là sản phẩm của văn hóa dân tộc. Diễn ngôn mang tính 
chất nghi thức, đơn chiều và bất bình đẳng. Loại diễn ngôn này góp phần vào việc phản ánh 
tư duy tri nhận của người Việt, thể hiện tư tưởng sùng thần, kính trọng người chết. Bên cạnh 
đó, dưới dạng thức song tồn giữa viết và nói, loại diễn ngôn này có thể được xem là đối 
tượng tiêu biểu cho việc phân tích diễn ngôn với các yếu tố ngôn ngữ và phi ngôn ngữ.  

Qua đường hướng nghiên cứu tích hợp giữa Ngôn ngữ học và Xã hội học, chúng tôi đã 
trình bày về đặc điểm của diễn ngôn văn khấn trong tang lễ. Về tính chất ngôn ngữ, loại diễn 
ngôn này có sự kết hợp giữa ngôn ngữ văn xuôi - mang tính chất khuôn mẫu, trang trọng với 
ngôn ngữ thơ ca - mang tính chất nghệ thuật, tập trung bộc lộ cảm xúc. Qua những kết quả 
nghiên cứu vừa nêu, bài viết có thể góp phần vào việc tạo nên tiền đề cho việc phân tích diễn 
ngôn trên ngữ liệu văn khấn. Nhìn chung, diễn ngôn văn khấn trong tang lễ là phần không 
thể thiếu trong tang lễ. Nó được cẩn trọng chuẩn bị, mang tính điểm phạm cao. Đây là diễn 
ngôn văn hóa, thể hiện tư tưởng của cộng đồng người Việt về cái chết và quyền lực chi phối 
đến hành động của những người thuộc cộng đồng.  

Tài liệu tham khảo 

Bakhtin, M, M. (2012). Vấn đề thể loại lời nói (Lã Nguyên tuyển dịch). In trong Lí luận văn học 
- những vấn đề hiện đại (7-54).  Nxb. Đại học Sư phạm. 

Brown, R. & Gilman, A. (1960). The Pronouns of Power and Solidarity. Trong Fishman, J. A. (ed.) 
1970. Readings in the sociology of language. The Hague: Mouton. 

Brown, R. & Yule, G. (2002). Phân tích diễn ngôn (Trần Thuần dịch Việt). Nxb. Đại học Quốc 
gia Hà Nội.  

Cao Ngọc Lân & Cao Vũ Minh. (2013). Tìm hiểu văn hóa tâm linh của người Việt. Nxb. Lao động.  
Đỗ Hữu Châu. (1985). Các yếu tố dụng học của tiếng Việt. Tạp chí Ngôn ngữ. Số 4. tr.14-16. 
Đỗ Hữu Châu. (2003). Cơ sở Ngữ dụng học. Nxb. Đại học Sư phạm.  
Halliday, M. A. K., & Hasan, R. (1989). Language, Context, and Text: Aspects of Language in a 

Social-Semiotic Perspective (2nd ed.). Oxford: Oxford University. 
Halliday, M. A. K., McIntosh, A. and Stevens, P. (2007 [1964]). The users and uses of language. 

In Webster, J. J. (ed.) Language and Society. Volume 10 in the Collected Works of M. A. K. 
Halliday, 5?37. London and New York: Continuum. 

Hatim, B., & Mason, I. (1990). Discourse and the Translator. London and New York: Longman. 
Joos, M. (1967). The Five Clocks. Publication 22 of the Indiana University Research Center in 

Anthropology, Folklore and Linguistics.  
Minh Thảo, Trụ Vụ. (2011). Văn khấn cổ truyền Việt Nam: Văn khấn Nôm. Nxb. Thanh niên.  

Nguyễn Hòa. (2003). Phân tích diễn ngôn: Một số vấn đề lí luận và phương pháp. Nxb. Đại học 
Quốc gia Hà Nội.  

Nguyễn Như Ý. (2008). Đại từ điển tiếng Việt. Nxb. Giáo dục.  
Nguyễn Quang. (2007). Giao tiếp phi ngôn từ. Tạp chí Khoa học Đại học Quốc gia Hà Nội. Số 23. 
Nguyễn Xuân Thơm. (2007). Về phương pháp tiếp cận nghiên cứu ngôn ngữ chuyên ngành. Tạp 

chí Khoa học Đại học Quốc Quốc gia Hà Nội. Số 24.  

Saussure, F. (1916). Course in General Linguistics. London: Duckworth. 
Schiffrin, D. (1994). Approaches to Discourse. Blackwell Textbooks in Linguistics. Oxford: 

Blackwell. 
Spirkin, A. (1983). Dialectical Materialism. Moscow: Progress Publishers. 
Trần Ngọc Thêm. (1985). Hệ thống liên kết văn bản tiếng Việt. Nxb. Giáo dục.  
Trịnh Sâm. (1999). Tiêu đề văn bản tiếng Việt. Nxb. Giáo dục.  

Trịnh Sâm. (2014). Lý thuyết ngữ vực và việc nhận diện các đặc điểm của diễn ngôn. Tạp chí 
Khoa học Đại học Quốc gia Hà Nội. t.30. Số 1S.  

Trương Quang Đệ. (2012). Vấn đề ngôi trong tiếng Việt. Nxb. Văn hóa - Văn nghệ.  


